
 

 

 

 

 

 

Un Breve Repaso de Unos Puntos Básicos de 

Teología Sistemática 
 

 

 

 

 

 

 
por  

 

José McKeeth, D. Min. 
 

Revisión 2025 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Derechos reservados. 
Se permite la reproducción de esta obra en su conjunto  

sin el permiso previo del propietario. 
 

 

 

 



 

1 
 

Repaso de Teología, McKeeth 

I. Introducción 
 

A. Definición de la teología – “La reina de las ciencias,” la teología busca conocer a Dios. 
 
La teología es “una palabra acerca de Dios,” o sea, es el estudio de lo que 
tiene que ver con Dios:   Su existencia, Su persona, Sus propósitos, Sus 
hechos, etc.   
 

La teología observa los datos disponibles y saca conclusiones.   
A veces se usa el método inductivo (razonando de los detalles a una conclusión general).  
A veces se usa el método deductivo (razonando de una proposición o idea general a una 
aplicación particular).  

 

La teología usa un vocabulario apropiado (a veces especializado) para comunicar ideas específicas 
en una forma concisa y completa. 
 

B. Diferencias en la teología – Hay diferentes maneras de organizar los pensamientos acerca de Dios.  
Por ejemplo: 

 
1. Teología Natural – Es el estudio de Dios a través de la naturaleza. 

Vs. Salmo. 19. 
 

2. Teología Bíblica – Es el estudio de Dios que se limita a lo que se ve estrictamente en la Biblia. 
 

3. Teología Histórica – Estudia el desarrollo de la teología en diferentes épocas de la historia. 
 

4. Teología Práctica – Estudia la aplicación de la teología a la vida: es decir, cómo las verdades 
acerca de Dios afectan la forma en que vivimos. 

 
5. Teología Sistemática – Organiza información acerca de Dios de muchas diferentes fuentes en 

un esquema organizado de temas específicos:  
 

 Temas de la Teología Sistemática 

la Biblia   los ángeles la iglesia 

Dios el hombre los eventos del porvenir 

Cristo el pecado  

el Espíritu Santo la salvación  

 

C. Distintivos de un buen teólogo- La persona que estudia la teología con provecho es salva, 
obediente, estudiosa y sigue creciendo. 

 
1. Una persona salva tiene la vida eterna y el Espíritu de Dios como Guía Divina. 
 
2. Una persona obediente a la Palabra de Dios cumple con lo que entiende de la Palabra y así 

mantiene buena salud espiritual. 

teo viene de theos  (), la 
palabra griega traducida “Dios”.  
logía es de logos () que en 
griego significa “palabra”. 

 Hay muchos diferentes 

enfoques al ordenar nuestros 

pensamientos acerca de Dios. 

Inductivo: (uniendo detalles, uno forma una idea generalizada) 1. La Biblia dice en muchos lugares que Dios me ama. 
2. La evidencia de mi experiencia me indica que Dios me ama. 3. Otras personas me señalan que Dios me ama.  
4. Así que, llego a la conclusión que Dios me ama. 
Deductivo: (de una idea general uno saca una conclusión específica) Dios ama a todas las personas. Yo soy una 
persona.  Así que, Dios me ama a mí.  



 

2 
 

Repaso de Teología 

3. Una persona que estudia con cuidado y ampliamente presta atención   
 

• primero a lo que dice la misma Biblia por sí sola  
 

• luego usa otros libros de apoyo al sacar provecho de los esfuerzos de otros. 
 

▪ una concordancia ▪ un diccionario bíblico 

▪ un manual bíblico ▪ un atlas, libro de mapas 

▪ una Biblia de estudio ▪ comentarios, libros temáticos  

 

4. Una persona sigue creciendo en el conocimiento y la gracia de Dios cuando relaciona las 
verdades acerca de Dios con su vida actual, de manera real y práctica.  

 



 

3 
 

Repaso de Teología 

II.  Bibliología – contesta preguntas acerca de la Biblia   
 

Revelación- ¿Cómo aprendemos acerca de Dios?  Iluminación - ¿Necesitamos la ayuda de Dios para 
   entender la Biblia? 

Inspiración - ¿Qué tiene de especial la Biblia? Interpretación -¿Qué hacemos para entender la 

    Biblia? 

Canonicidad - ¿Es la Biblia la Palabra de Dios? Preservación - ¿Por qué aún existe la Biblia? 

 

A. Revelación - ¿Cómo aprendemos acerca de Dios? 
 

1. La revelación es la “auto-divulgación” de parte de Dios a la 
humanidad de verdades sobre la persona de Dios mismo y 
Sus propósitos. Dios deja conocer lo que el ser humano no 
puede descubrir por sí mismo.  

 

2. Una revelación así es necesaria.  
▪ Dios es infinito e inaccesible al ser humano limitado. (Is. 55:8,9; 1 Ti. 6:16)   
▪ El ser humano está alejado de Dios por sus pecados. (Ro. 1:21, 23, 25) 
▪ El ser humano está cegado espiritualmente: por naturaleza, (1 Cor. 2:14); por Satanás (2 

Co. 4:4); por juicio de Dios, (Rom. 11:7-10, 25); por la carnalidad (Heb. 5:12-14). 
 

3. Dios se ha revelado de dos maneras.   
▪ La revelación general es por medio de la naturaleza (la creación física) y por la 

providencia de Dios (el cuidado y provisión día tras día).  (Sal. 19; Ro. 1:20, Hchs. 14:17)  
 

▪ La revelación específica es por la Palabra de Dios y de una forma personal.  (Ex. 
34:5-9; Isaías 6:1-5; Hebreos 1:1; Juan 1:1, 14, 18) 

 

4. La revelación específica de Dios que tenemos en la Biblia es única. 
 

a. Se hizo a través del tiempo con un desarrollo histórico 
cuando verdades adicionales se agregaron a la revelación 
anterior, haciendo más amplia y más clara la auto-
revelación de Dios. (Vs. Gen. 3:15; 12:3; Is. 52:13-53:12; 
Jer. 33:14-18; 1 P. 1:10-12).   

 

b. Esta revelación no ha sido exhaustiva (o sea, Dios no ha revelado todo lo posible sobre 
El) pero la revelación que tenemos de Dios es suficiente para:  
▪ la salvación eterna del ser humano y  
▪ la conducta santa de la persona en su vida práctica  
 (Tito 2:11-13; 2 P. 1:4) 

 

B. Inspiración - ¿Qué tiene de especial la Biblia? 
 

1. Dios el Espíritu Santo supervisó de manera eficaz a los escritores 
humanos de las sagradas escrituras con el resultado de que,  

• usando sus propios estilos y vocabularios,  

• compusieron y grabaron la revelación de Dios al hombre  

• sin errores en los manuscritos originales.  
Este concepto de inspiración se entiende de cada palabra de los 
manuscritos originales (o sea, los autógrafos).   
(2 Tim. 3:16; 2 P. 1:20, 21; 1 Co. 2:12, 13; Gál. 3:16; Mt. 5:18; Juan 10:35)   

 

40 autores diferentes durante más 
de 1400 años escribieron lo que 
tenemos en la Biblia  

Me asegura de la vida eterna. 
Me guía en la vida ahora. 
 

  El Espíritu Santo 

activamente guió mientras 

los autores humanos 

escribieron un producto sin 

errores, la Palabra de Dios. 
 

 

 Dios nos ha mostrado que El 

existe y cómo podemos tener una 

relación personal con El. 



 

4 
 

Repaso de Teología 

2. La falta de errores de los manuscritos originales (los autógrafos) se apoya por: 1.  el carácter 
de Dios y, 2. las declaraciones del Señor Jesús.  (Tito 1:2, Sal. 12:6; Mt. 12:39-41; 10:15; 19:4,5; 
Juan 14:26; 15:20,26; 16:13-15).   
Si lo que escribieron los autores bajo la influencia del Espíritu Santo tuviera errores: a. Dios 
sería mentiroso; b. Cristo sería o engañador o engañado; y como consecuencia, c. no 
podríamos confiar en la Biblia 

 

3. La confluencia de la obra de Dios y la del hombre produjo la revelación 
infalible (sin error, que no falla) de Dios expresada en el estilo literario 
del autor humano.  (2 P. 1:20,21; 2 Sam. 23:2; Luc. 1:1-4)  

 

C. Canonicidad - ¿Es la Biblia la Palabra de Dios? 
 

1. La canonicidad es una calidad inherente de las escrituras que las 
constituye guía autoritaria de la fe y la vida práctica del creyente.  

 

2. Usando los libros canónicos, el creyente puede  
▪ definir la verdad (Juan 17:17; Sal. 119:142)  
▪ desarrollar su fe acerca de Dios y la vida (1 P. 1:22-2:3) 
▪ llevar sus asuntos en la vida práctica. (1 Ts. 2:13)   

 

3. El canon completo de las escrituras consiste de 66 libros, los 39 del Antiguo Testamento y los 
27 del Nuevo Testamento. 

 

4. La canonicidad no es establecida por los hombres. Más bien, es 
reconocida como una calidad de las Escrituras. Varios factores ayudan 
en reconocer las escrituras ‘canónicas’: 

 

a. El testimonio de Espíritu Santo. (Juan 16:13, 14; 1 Juan 2:20, 27; 
5:9) 

 

b. La aceptación general de esas escrituras de parte del pueblo de Dios (1 Ts. 2:13) 
 

c. La preservación de esas escrituras por la providencia de Dios (Is. 55:11) 
 

d. Quién lo escribió (e.d., profeta, apóstol, etc.) o sea, la paternidad literaria humana.  
 

e. La cualidad de autoridad divina (Jer. 1:9) 
 

f. Libros apócrifos no cumplen con las calidades de amplia aceptación, de origen, de las 
cualidades ni del contenido apropiado. 

 

D. Iluminación - ¿Necesito la ayuda de Dios para entender? 
 

El Espíritu Santo ayuda al ser humano haciéndole claras y entendibles las Escrituras. 
Esa ayuda es necesaria por la incapacidad del hombre de entender las cosas de Dios 
junto con la ceguera espiritual causada por Satanás.  (Sal. 119:18; 2 Co. 4:3,4; Ef. 
1:17,18; 1 Juan 2:20, 27)   
 

E. Interpretación -  ¿Qué hacemos para entender la Biblia? 
 

1. La Biblia se entiende de acuerdo con ciertas normas de interpretación 
que toman en cuenta: 
a. el sentido sencillo y directo del uso normal del idioma – Vs. Gén. 1. 
b. el ambiente histórico y cultural – Vs. Rut 
c. el uso común de lenguaje con la gramática ordenada y normal – Juan 14:6 

Una “confluencia” es donde las 
aguas de dos ríos se unen y se 
mezclan para formar otro río. 

Un “canon” era una regla para 
marcar medidas.   
Los 66 libros “canónicos” alcanzan 
las medidas y así son reconocidos 
como Palabra de Dios.   

 Se nota que la Biblia 

es un libro divino por sus 

propias características y 

por lo que dice de ella 

misma.  

 Dios nos ayuda 

a entender la Biblia. 

 Leemos y estudiamos 

la Biblia de acuerdo con el 

uso normal de lenguaje y de 

literatura. 



 

5 
 

Repaso de Teología 

d. el contexto del pasaje, el libro o la época histórica – Heb. 9:23-10:25 
  2. Se reconoce el uso normal de lenguaje figurativo.  Juan 1:29; Luc. 13:31; Mt. 5:13, 14 

 

3. El dispensacionalismo reconoce diferentes épocas en las relaciones 
entre Dios y la humanidad.   

• Se nota especialmente la diferencia entre el pueblo escogido de 
Israel y el pueblo redimido de la Iglesia que incluye tanto a 
judíos como a gentiles en un solo cuerpo.   

• Los pactos que Dios ha hecho a través de la historia bíblica son puntos de referencia 
importantes en el desarrollo de la Biblia y a así de Su interpretación.  (Vs. Apéndice #1) 

 

4. Uno estudia la Biblia con diligencia junto con la obediencia a las enseñanzas de ella.  La 
disposición a obedecer lo que la Biblia dice es clave para entender lo que la Biblia dice.   

  (2 Tim. 2:15; Stg. 1:21, 25; Juan 7:17). 
 

5. Preguntas comunes nos ayudan entender la Biblia. 
 

a. ¿Qué dice la Biblia?       Observamos qué dice la Biblia. 
 

La pregunta…    nos hace pensar en…  
¿Qué? Algo definitivo ¿Qué tiene al que oye y cree?                                    la vida eterna 

¿Quién? Personas ¿Quién tiene la vida eterna?                                 él que oye y cree 

¿Cómo? Medios  ¿Cómo podemos sacrificar a Dios?              alabanzas, hacer el bien 

      “ Maneras ¿Cómo es la adoración que agrada a Dios?        en espíritu y verdad 

¿Cuándo? Tiempo ¿Cuándo debemos regocijarnos?                                          siempre 

¿Cuánto? Cantidad ¿Con cuánta bendición espiritual nos bendijo Dios?                  toda 

¿Cuál? Distinción ¿En cuáles cosas debemos pensar?         lo verdadero, lo justo, etc. 

¿Dónde? Lugar ¿Dónde está nuestra ciudadanía?                                  en los cielos 

¿Por qué? Causa, motivo, razón ¿Por qué dio Dios a su Hijo?                     porque Dios amó al mundo 

¿Para qué? Propósito ¿Para qué dio Dios a su Hijo?      para que el mundo sea salvo por él 

 

   b. ¿Por qué lo dice?   Interpretamos la Biblia. 
 

1. ¿Por qué fue escrito el pasaje originalmente? 
▪ ¿Cuáles eran las circunstancias históricas? 
▪ ¿Quiénes eran las personas involucradas? 
▪ ¿Cuál es el tema principal del pasaje? 
▪ ¿Cuál era el mensaje o el propósito de Dios cuando el pasaje fue escrito 

originalmente? 
▪ ¿Cuál fue la intención inmediata del escritor humano? 
▪ ¿Qué ejemplo, promesa, mandato, peligro, advertencia, pecado, etc. se ve en el 

pasaje para los que primero recibieron el mensaje? 
 

2. ¿Por qué debo yo prestar atención a lo que el pasaje dice? 
▪ ¿Cuál es el tema principal del pasaje? 
▪ ¿Cuáles ideas se mencionan varias veces? 
▪ ¿Cuáles son las ideas importantes en el pasaje? 
▪ ¿Cuáles principios se ven en el pasaje?  Pueden ser 

principios expresados abiertamente o principios 
implícitos, no obvios de una vez, en el texto. 

▪ ¿Cuáles son las circunstancias en mi vida?  ¿Qué hay 
en común entre mis circunstancias y las existentes cuando se escribió el pasaje 
original? 

Una dispensación se puede 
describir como “un arreglo de 
trato” entre Dios y los seres 
humanos.  

Un principio es una verdad general de 
fondo que se aplica en muchas 
situaciones específicas.  
Se expresa en una forma no limitada 
por personas o tiempos específicos.  “El 
amor es sufrido” es un principio que se 
aplica en muchas situaciones distintas. 



 

6 
 

Repaso de Teología 

 

c. ¿Cómo afecta la vida práctica la enseñanza del pasaje?    Aplicamos la Biblia. 
▪ Use verbos conjugados de primera persona singular.   “Yo…..” 
▪ Exprese ideas prácticas y sencillas.   
➢ “Yo muestro amor cuando aguanto mucho sin enojarme.” 
➢ “Yo muestro amor cuando hablo con sinceridad.” 

 

▪ Tenga cuidado al usar “debemos hacer…” o “tenemos que hacer…”.  Estas frases 
son amplias e impersonales y dejan la posibilidad de pensar “Tal vez debo, pero…” 
Pensando así no llegaríamos a aplicar la verdad de la Biblia en nuestra propia vida. 

   

El folleto ‘El Uso Personal de la Biblia’ ofrece una orientación con más detalles para observar con cuidado lo 
que dice la Biblia y así tomar pasos de aplicar a propósito lo que enseña la Biblia. El folleto y videos de 
orientación están disponibles por medio de este sitio del internet:  
   https://eltesoroidaho.org/el-uso-personal-de-la-biblia/ 

 

F. Preservación - ¿Por qué aún existe la Biblia? 
 

Dios protege Su Palabra de la destrucción. No falla ni desaparece. La Biblia es 
veraz y se cumplirá lo que la Palabra dice. (Sal. 119:89, 152, 160; 1 P. 1:23). 

 

 

 

 

 

 

 

 Dios mismo 

protege su Palabra. 



 

7 
 

Repaso de Teología 

II. Teología Propia – contesta preguntas acerca de Dios 
 

 

La Existencia de Dios - ¿Cómo sabemos que Dios 
      existe? 

Los Nombres de Dios - ¿Cómo es Dios en sus  
      relaciones? 

Dios se puede conocer -  ¿Puedo conocer a Dios? El Decreto de Dios -  ¿Tiene Dios la culpa?  

Definición de Dios -   ¿Qué o quién es Dios? Las Obras Generales de Dios - ¿Qué hace Dios? 

La Tri-unidad de Dios -  ¿Cuántos son Dios? Dios el Padre -    ¿Cómo es Dios Padre? 

El Carácter de Dios -   ¿Cómo es Dios?  

 

 

 A. La Existencia de Dios- ¿Cómo sabemos que Dios existe? 

1. Que Dios existe es una realidad que se da por sentada en las escrituras 
y que se autentica por sí sola.  Él es y su existencia se ve. 

  (Gén. 1:1; Sal. 90:2; Romanos 1: Ap. 22:5, 18, 19) 
 

2. Ciertos argumentos filosóficos concuerdan con la existencia de Dios. 
a. el principio de causa y efecto – Dios es la primera causa que existe necesariamente. 
b. el propósito de la existencia – El orden y el diseño evidente en el mundo indica que la 

existencia se dirige hacia un fin.  Se requiere de un Dios que establece el orden y el fin. 
c. la naturaleza del hombre – El ser humano es un ser con capacidad de razonar, crear y 

tomar decisiones éticas, o sea, como ser moral el ser humano puede escoger entre lo 
bueno y lo malo.  Un ser humano así refleja la realidad de un Dios así. 

d. la posibilidad de imaginar a Dios – Que uno puede pensar que un Dios perfecto existe 
implica que existe porque un Dios perfecto no sería perfecto si no existiera.   

 

3. El Dios que existe se presenta en las escrituras como un Ser personal, auto-existente (existe 
por sí solo, no creado), el Creador y el Gobernador soberano del universo. 

 

4. A la humanidad no se le concede el lugar de exigir pruebas o dar dictámenes en este caso; la 
respuesta apropiada ante la realidad de Dios es la adoración.  (Sal. 2:11; Hab. 2:20). 

 

5. La existencia de Dios se acepta por una fe razonable de acuerdo con la auto-revelación de 
Dios a través de Su Palabra y a través de la naturaleza. Una fe inteligente e informada no es 
una credulidad ciega.  (Ro. 1:20; Sal. 19:7-11) 

 

 B.  Dios se puede conocer -  ¿Puedo conocer a Dios? 

 
1. Dios es infinito, y así, es incomprensible en su esencia.  
  (Job. 11:7; Is. 40:18). 
2. Dios se ha revelado, y así, se puede conocer en cuanto a sus 

atributos.  (Ex. 34:6,7; Is. 46:5-10). 
3. Conocer a Dios es la meta más alta del hombre y es un aspecto integral de la vida eterna. Un 

conocimiento así no es solamente estar consciente de datos acerca de Dios, sino que también 
es mantener una interacción personal íntima con Dios.   (Jer. 9:23; Juan 17:3) 

 

 C. Definición de Dios - ¿Qué o quién es Dios? 
 

Dios es el auto-existente Creador y Gobernador soberano del universo, el 
Ser espiritual, eterno, sin límite, cambio o falla en su ser tri-uno, santidad, 
sabiduría, poder, verdad, bondad y amor. 
 

 

 Que Dios existe 

se declara en la Biblia y 

se hace evidente por Sus 

obras. 

 Podemos conocer acerca 

de Dios y podemos conocer a 

Dios en una relación personal. 

 Dios es el ser supremo y 

perfecto. 



 

8 
 

Repaso de Teología 

 D. La Tri-Unidad de Dios – ¿Cuántos son Dios? 

  

1. Dios es uno en Su esencia, la ‘sustancia’ o la ‘base’ de Su ser.  Esto 
no implica una sola personalidad sino una sola esencia o ser como la 
única Deidad.  No hay más que un solo Dios. (Dt. 4:35; 6:4; Is. 45:14; 
46:9; Juan 10:30-33; 1 Co. 2:11; 8:4; Hch. 16:7). 

 
2. Hay tres personas, ‘subsistencias,’ distintas- el Padre, el Hijo, y el 

Espíritu Santo – cada uno de los cuales es eterna e igualmente Dios. Los tres son eternos e 
iguales, lo mismo en sustancia, pero no en subsistencia.  Los tres comparten los mismos 
atributos dentro de un solo ser. (Gén. 1:26; Is. 63:7-11; Mt. 28:19, 20; Juan 6:27; Heb. 1:8, 10; 
Hch. 5;3,4) 

 
3. Las tres personas son un solo Dios, no tres Dioses 

distintos (Juan 10:30-33; 17:11, 21, 22; 1 Co. 2;11).  
Dios no es una sola persona que se presente en tres 
formas distintas. (Mt. 3:16, 17; 2 Co. 13:14).  

 

4. La forma de ser (la relación ontológica, de existencia, de ‘cómo existen’) de la trinidad 
trata de la igualdad eterna en Su ser de las tres personas de Dios y provee un modelo 
para la unidad de la Iglesia. (Juan 17:21) 

 

5. La forma de relacionarse (la relación económica, de función, de ‘qué hacen’) de la trinidad 
trata de la diversidad y subordinación que pertenece a la función de las tres personas en 
llevar a cabo el plan divino. (Ef. 1:7, 8-12, 13) 
 

 E. El Carácter de Dios - ¿Cómo es Dios? 
 

1. Su Esencia.   Se trata de la sustancia básica de Dios, la realidad de Su 
ser en la cual sus atributos son inherentes. 

 
a. Espíritu – Dios es inmaterial. El no tiene cuerpo físico. Es un ser 

espiritual.  (Juan 4:24) 
 

b. Unidad – Hay solamente un Dios (singularidad) y El existe sin divisiones (simplicidad).  (1 
Cor. 8:6; 1 Ti. 2:5). 

 
c. Inmensidad – Dios no es limitado por el espacio.   (1 R. 8:27) 

 
d. Aseidad – Dios existe necesariamente y sin causa previa (Juan 5:26; Ex. 3:14) 

 

2. Sus Atributos.  Hay ciertos atributos distinguibles que forman 
la base o fundamento para lo que hace Dios con respecto a El 
mismo y hacia a otros. Estas características tienen que ver con 
la personalidad de Dios.  

 
a. Santo – En Su esencia, Dios es distinto de y separado del hombre en Su ser y 

naturaleza. Referente a lo ético, Dios es completamente perfecto con una 
absoluta pureza moral.  (Ex. 15:11; Sal. 99; 1 P. 1:14-16).  La ira de Dios es la 
oposición firme de Su santidad en contra al pecado y tal ira se muestra en el 
castigo.  (Rom. 1:18; Juan 3:36) 

 

 Hay un solo Dios en 

cuanto a su esencia. El Padre, 

el Hijo y el Espíritu Santo son 

igual en su divinidad, pero 

distintos en lo que hacen. 

No son tres dioses diferentes. 
No son tres manifestaciones de un solo Dios. 

Unidad 
con 

Diversidad 

 Dios es espíritu, sin 

divisiones, sin límites y 

tiene que existir. 

 Dios actúa de acuerdo con 

sus atributos de perfección moral. 

Santidad – 
 pureza moral 



 

9 
 

Repaso de Teología 

b. Justo/Recto – Dios siempre hace lo que es correcto de acuerdo con Su 
propio carácter, el cual establece la norma o medida de lo que es 
correcto.  Dios justamente reparte juicio y castigo según Su ley.  (Sal. 
97:2; Ap. 16:5) 

 

c. Amor – Dios desea que su voluntad se cumpla entre los hombres, así 
deseando lo mejor para ellos; Dios es motivado a buscar tal fin. (Ez. 
16; 1 Juan 4:8).  Su gracia (favor no merecido) y Su longanimidad 
(largura de ánimo en soportar a la criatura) son manifestaciones del 
amor de Dios. (Ef. 2:8, 9; 2 P. 3:8,9)  

 
d. Verdadero – Lo que Dios hace no es motivado ni caracterizado ni por 

falsedad ni por engaño. (Ro. 3:4; Núm. 23:19). Así que, Dios es fiel en 
decir la verdad, cumplir Su palabra y mantener Sus compromisos.  (1 
Co. 1:9)  

 
e. Omnisciente – Dios lo sabe todo eternamente y perfectamente, lo actual 

o lo posible. Dios posee toda sabiduría.  (Sal. 139:1-6; Pr. 3:19; Ro. 
11:33,34) 

 
3. Su Naturaleza – La naturaleza de Dios se entiende en términos de la 

totalidad de su esencia y sus atributos. 
 

a. Inmutable – Dios no cambia.  (Mal. 3:6; He. 13:8; Stg. 1:17; 1 S. 
15:29) 

 
b. Libre – Dios es independiente. El no es forzado ni manipulado en sus acciones. (Rom. 

11:34, 35) 
 

c. Infinito – Dios no es restringido por fronteras o límites externos. (Job. 11:7-10; 1 R. 8:27) 
 

d. Soberano – Dios es la autoridad suprema sobre toda la creación, controlando todo.  (1 Cr. 
29:10-13; Dan. 4:34,35; Is. 46:9, 10) 

 
e. Omnipresente – Siendo omnisciente, Dios está presente en todo lugar sin división ni 

difusión.  (Jer. 23:23, 24; Sal. 139:7-12; 1 R. 8:27) 
 

 F. Los Nombres de Dios – ¿Cómo es Dios en sus relaciones? 
 

1. Elohim y sus formas compuestas hablan de Dios como el 
transcendente y majestuoso Creador y Soberano del universo. 
(Gén. 1, 2; Gén. 14:18-20; 17:12) 

• El Elyón = El Altísimo (Gén. 14:22) 

• El Olam = El Dios Eterno (Gén. 21:33) 

• El Shaddai = El Dios Todopoderoso (Gén. 17:1)  
 

2. Jehová (Yahweh, o Yave, es una pronunciación alternativa que a veces se ve en los libros) y sus formas 
combinadas hablan de Dios como el Dios que guarda el pacto con Israel.  El nombre Jehová 
señala el aspecto personal de Dios y su inminencia en la historia humana. (Ex. 34:6,7; Gén. 
2:14; Jer. 23:6) 

• Jehová-elyon = Jehová el Altísimo (Sal. 97:9) 

• Jehová-el-gmolah = Jehová Dios de retribuciones (Jer. 51:56) 

Amor – hacer lo mejor 
para otro 

Rectitud – hacer lo 
correcto 

Verdadero – fidelidad 
en hechos y palabras  

Omnisciente – 
lo sabe todo 

 Dios sigue siendo el 

mismo Dios de siempre. 

  Los nombres de Dios se 

aprecian en relación con las 

circunstancias de la vida y nos 

dicen cómo es nuestro Dios. 

Elohim – el Dios majestuoso 

Jehová – el Dios personal 



 

10 
 

Repaso de Teología 

• Jehová-jireh =  Jehová  proveerá (Gén. 22:13,14)  

• Jehová-maccaddeshcem = Jehová vuestro santificador (Ex. 31:13)  

• Jehová-nisi = Jehová es mi bandera (Ex. 17:15)  
• Jehová-rafa = Jehová que sana (Ex. 15:26)  

• Jehová-roi = Jehová es mi pastor (Sal. 23:1) 
• Jehová-salom = Jehová es paz (shalom) (Jue. 6:24)  

• Jehová-sabaot = Jehová de los ejércitos (1 S. 1:3)   

• Jehová-sama = Jehová está presente. (Ez. 48:35) 

• Jehová-tsidkenu = Jehová nuestra justicia (Jer. 23:6)  
 

3. Nombres en el Nuevo Testamento describen a Cristo y al Espíritu Santo. 

• El Verbo – (Juan 1:1) 

• Alpha y Omega – (Ap. 1:8) 

• El Cordero – (Juan 14:26) 

• El Espíritu de Verdad – (Juan 16:13) 
Véase la lista de nombres de Jesucristo en el Auxiliar Bíblico Portavoz, pp. 626,627 

 

 G. El Decreto de Dios – ¿Tiene Dios la culpa de lo que me pasa? 
 

1. Hay un solo decreto eterno y no cambiable de Dios que deja todas 
las cosas ciertas.  (Ef. 1:11; Ro. 8:28,29; Sal. 33:11; Ef. 3:11; Is. 14:24-
27; 46:10,11; 2 Ts. 2:13, 14; Gén. 45:7,8; 50:20; 2 Tim. 1:9). 

 

2. Tal decreto es gobernado por la bondad y la sabiduría de Dios. Sus 
deseos, una vez determinados, se expresaron en su consejo, de acuerdo con su buena 
voluntad.  (Sal. 119:68; Pr. 3:19; Hch. 2:23; Ef. 1:5) 

 
3. El decreto dejó lugar para el pecado, pero deja a Dios completamente libre de culpa y la 

criatura, siendo agente propio con libre albedrío, completamente responsable por el pecado. 
(1 Juan 1:5; Ro. 5:12) 

 

 H. Las Obras Generales de Dios - ¿Qué hace Dios? 
 

1. Dios creó el universo, los cielos, la tierra, los ángeles, el ser humano, 
los animales y toda la vegetación en seis días normales. (Gén. 1,2; 
Ne. 9:6) 

 
2. Dios preserva el universo, dando vida a los habitantes y manteniendo los sistemas necesarios 

ordenados para mantener la existencia del universo. (Sal. 104:17-30; Col. 1:17) 
 

3. Dios reina en el universo de tal forma que todos los eventos se conforman a Su plan y así 
llevan a cabo Su propósito y glorifican a El. (Prov. 21:1; Sal. 22;28; Ap. 1:6; Is. 45:5-7) 

 

 

 I. Dios el Padre - ¿Cómo es Dios Padre? ¿Qué hace Dios Padre? 
 

1. Dios es Padre en varias relaciones diferentes. 
a. Es Padre de todos los hombres por ser el Creador.  (Hch. 17:29) 
b. Es Padre de la nación de Israel en que la creó y le dio su gobierno.  (Ex. 

4:22) 
c. Es Padre del Señor Jesucristo.  (Mt. 3:17) 
d. Es Padre de los que creen en Cristo.  (Gál. 3:26)  

 

  Dios ha determinado 

que Su voluntad se cumpla 

aún dejando lugar para las 

decisiones libres de los 

seres creados. 

 Se nota que 

Dios es  Padre en 

Sus relaciones y en 

Sus hechos.  

  Dios es creador, él 

que sostiene y gobierna el 

universo. 



 

11 
 

Repaso de Teología 

2. Las obras de Dios el Padre son distintas. 
a. El Padre fue el autor del decreto de plan de Dios. (Sal. 2:7-9) 
b. El Padre es el autor de la obra de la elección.  (Ef. 1:3-6)  
c. El Padre envió al Hijo al mundo.  (Juan 5:37) 
d. El Padre disciplina a Sus hijos. (He. 12:9) 
e. El Padre es El a quien dirigimos nuestras oraciones.  (Ef. 3:14; Col. 1:3) 

 

 

IV.  Cristología – contesta preguntas acerca de Cristo 
 

La Persona de Cristo -    ¿Quién es Cristo? El Ministerio Actual de Cristo -     ¿Qué hace  
     Cristo ahora? 

La Pre-Existencia de Cristo-   ¿Es Cristo eterno? La Venida de Cristo -  ¿Regresará Jesús? 

La Incarnación de Cristo -      ¿Cómo se hizo  
         hombre? 

 

 

 

A. La Persona de Cristo - ¿Quién es Cristo? 
 

Jesucristo es una personalidad única y sin división, en quien existen (sin 
división, sin confusión, sin cambio y sin separación) una naturaleza 
divina y una naturaleza humana, las dos naturalezas existiendo en su 
plenitud respectiva, con el resultado de que Jesucristo es el Dios-
Hombre.  (Fil. 2:5-8; He. 1:8; 2:14-18) 

 

 

B. La Pre-existencia de Cristo - ¿Es Cristo eterno? 
 

1. Por razón de su deidad, Cristo es eterno.  (Is. 
9:6; Juan 17:5; 8:58) 

 

2. En el Antiguo Testamento, el ángel de Jehová fue una 

cristofanía .  (Jue. 13:13-18; Gén. 22:11-18).  La profecía 

indica la eternalidad del Mesías.  (Mi. 5:2; Is. 9:6) 
 

3. En el Nuevo Testamente, Cristo mismo señaló Su pre-existencia. (Juan 8:58; 17:5) Juan el 
Bautista y otros afirmaron la pre-existencia de Cristo. (Juan 1:1-3; 1:15; fil. 2:6; 1 Co. 10:4;  
Col. 1:16). 

 

 

C. La Encarnación de Cristo – ¿Cómo se hizo hombre? 
 

1. La Kenosis de Cristo – Cristo se despojó a sí mismo. 
 

a. Cristo voluntariamente veló la manifestación de Su 
gloria eterna en sumisión obediente a la voluntad del 
Padre, tomándose la semejanza de hombre. (Fil. 2:5-
8; 2 Co. 8:9; Ro. 8:3) 

 

b. En ningún sentido dejó Cristo un aspecto de la esencia de la naturaleza divina; El retuvo 
completamente la naturaleza divina, sin ejercer, a veces, algunas de los atributos divinos. 

 

  Jesucristo es una 

persona plenamente divina y 

plenamente humana. 

Una “cristofanía” fue una manifestación 
visible de la segunda persona de la Trinidad, 
el Hijo de Dios, antes de la encarnación de 
Jesucristo.   

 La segunda persona de la Trinidad existía 

antes de que Jesús fuera concebido por María. 

“Kenosis” se toma del verbo griego 
(ekenosen) usado en Filipenses 2:7 donde se 
traduce “se despojó”.  El verbo en sí significa 
“vaciar” o “dejar sin efecto”.  

 Una persona divina se hizo hombre. 



 

12 
 

Repaso de Teología 

2. El Nacimiento de Cristo –  
a. Por la intervención milagrosa de Dios el Espíritu Santo en su cuerpo, 

María concibió y dio a luz su primer hijo, Jesús, el Cristo, ella 
únicamente siendo Su antecedente inmediato humana.  (Is. 7:14/Mt. 
1:23; 1:16; Juan 8:19; Luc. 1:34, 35) 

 

b. Así, Dios se dio a conocer a los hombres, dio inicio a una destrucción 
de la obra de Satanás e inició un programa para quitar el pecado y proveer un sumo 
sacerdote fiel para la humanidad. (Juan 1:14; He. 1:2; 2:14; 1 Juan 3:5,8; He. 2:17, 18) 

 
3. La Deidad de Cristo 

a. La Biblia presenta a Cristo en términos de igualdad con los 
otros miembros de la Trinidad.  (2 Co. 13:14; Mt. 28:19; 
Juan 10:30) 

 

b. Lo que Jesús dijo de sí mismo indica Su deidad.  (Jn 8:58; 10:30; 11:25) 
 

c. Cristo tiene características de deidad.  (Col. 2:9; Juan 
1:15; Mi. 5:2; Mt. 26:20; Col. 1:17; Juan 6:69; 1:46; 
2:24,25) 

 
d. Jesús hizo las obras de Dios.  (Juan 1:3, 10; 5:22; 15:26; 

Mc. 2:5, 10; Hch. 17:31; Col. 1: 16, 17) 
 

e. Cristo aceptó adoración apropiada para Dios sin reprochar al que se la ofreció.  (Juan 
20:28; Mt. 14:33; He. 1:6; Fil. 2:10) 

 

4. La Humanidad de Cristo 
a. Jesucristo fue de origen humano (Luc. 3:23-38; Mt. 1:18-25; Juan 

1:14). El mostró un desarrollo humano normal (Luc. 2: 40, 52) y se 
veía como un ser humano (Juan 4:9; Luc. 24:39).  Lo describieron 
como humano y se le puso nombre humano.  (1 Ti. 2:5; Juan 8:40; 
Hch. 2:22; Mt. 1:21) 

 
b. Jesús el Cristo tenía las limitaciones de la naturaleza 

humana, pero sin pecado. El sufrió el cansancio (Juan 
4:6), tuvo hambre (Mt. 4:2), experimentó el sueño (Mt. 
8:24), mostró un conocimiento limitado (Mc. 13:32) 
experimentó la tentación (Mt. 4:1-11) y sufrió la 
muerte física. (1 Co. 15:3) 

 
c. Su humanidad fue perfecta en que no pecó (1 Juan 3:5; He. 4;15; Ro. 8:3) y tampoco 

podía pecar.  (Juan 5:19) 
 

5. La Persona de Cristo 
a. Que Cristo une para siempre en Su persona plena deidad y 

humanidad perfecta es un misterio imprescindible.  (1 Ti. 3:16) 
 

b. Jesucristo es una sola persona, no un ser compuesto de dos 
personas.  (Juan 8:18; 11:35, 38, 43-44; Ro. 1:3, 4; Fil. 2:5-11) 

 
c. La unión de las dos naturalezas en la persona de Cristo es una unión para siempre. (1 Ti. 

2:5; He. 2:17, 3:1; 7:24, 25) 

 Jesús, el Cristo, 

fue el primer hijo de 

María, concebido por la 

obra sobrenatural del 

Espíritu Santo. 

 Jesucristo es divino y 

comparte plenamente todos los 

atributos divinos.  

 Jesucristo es 

humano y comparte 

perfectamente atributos 

humanos. 

➢ La Biblia lo presenta igual a Dios 
➢ El se presentó como Dios 
➢ Tenía características de Dios 
➢ Hizo las obras de Dios 

➢ Aceptó la adoración como Dios 

➢ Tuvo una madre humana. 
➢ Su parto, crecimiento y parecer físico 

eran humanos. 
➢ Enfrentó limitaciones humanas. 

➢ No cometió pecado; es perfecto. 
 

 Jesucristo, siendo 

Dios y Hombre, es el único 

que nos puede servir como 

mediador entre Dios y los 

hombres. 



 

13 
 

Repaso de Teología 

 

d. El Hijo de Dios llegó a ser Hijo de Hombre para: 
1. Revelar al Dios invisible. (Juan 1:18) 
2. Redimir a la humanidad. (Mc. 10:45; He. 2:14; 9:11-14) 
3. Cumplir el pacto con David. (2 Sam. 7:16) 
4. Ser un sumo sacerdote fiel para los creyentes. (He. 2:17-3:1) 
5. Ser un ejemplo para los creyentes. (1 P. 2:21-23) 
 

  6. La Obra Redentora de Cristo nos redimió  
a. La muerte de Cristo fue predeterminada y anunciado de 

antemano. (Hch. 2:23; Gén. 3:15) 
 

b. La muerte de Cristo fue voluntaria, un acto de sumisión a la 
voluntad del Padre.  (Juan 10:18; Fil. 2:5-8) 

 
c. El alcance de la muerte de Cristo es infinito con respecto al posible perdón del pecado y 

la reconciliación con Dios, pero Su muerte no efectúa, automáticamente, la salvación 
para cada persona.  (2 Co. 5:14-20; 1 Ti. 2:6; 2 P. 2:1; 1 Juan 2:2) 

 
d. Las descripciones de la muerte de Cristo dan una idea de su importancia y su efecto. 

1. Una propiciación que satisfizo la justa y santa ira de Dios 
referente al pecado.  (1 Juan 2:2; 4:10; he. 2:17; Ro. 3:25) 

 

2. Una redención que pagó el precio del pecado. Lo pagó con su 
preciosa sangre.  (Ef. 1:7; 1 Ti. 2:6; Mt. 20:28; 1 P. 1:18,19) 

 

3. Una reconciliación para poner la base y efectuar la restauración 
de la relación entre Dios y la humanidad.  (2 Co. 5:18, 19; Ro. 5:10, 11) 

 

4. Una sustitución en que Jesucristo voluntariamente tomó el lugar de otros como 
sustituto.  (Mt. 20:28; 2 Co. 5:21; 1 Ti. 2:6; Gál. 3:13; He. 2:9; 1 P. 3:18; Is. 53:11,12) 

 

  7. La Resurrección de Cristo  
a. El cuerpo físico de Cristo fue literalmente resucitado de la 

tumba después de su muerte, convalidando la enseñanza de 
Cristo y cumpliendo las profecías.  (Juan 20:20, 25-29; Mt. 
28:6; Sal. 16:10/Hch. 13:35) 

 
b. La resurrección física y literal de Cristo es un elemento 

fundamental del evangelio y un punto céntrico de la predicación apostólica. (1 Co. 16:1-
5; Ro. 4:25; Hch. 2:24; 3:15; 4:10, 33; 5:35; 10:40; 17:3, 18, 31) 

 
c. La resurrección de Cristo muestra que Su muerte fue suficiente para pagar la 

consecuencia del pecado. Si no fuera totalmente suficiente Su muerte, Jesucristo 
todavía estaría muerto.  La justificación del creyente depende de la resurrección de 
Cristo. (Ro. 4:25) 

 
d. La resurrección de Cristo asegura la resurrección de toda la humanidad, proveyéndole 

una esperanza al creyente y una advertencia al inconverso.  (1 co. 15:20; 2 Co. 4:14; Hch. 
17:31) 

 

e. La resurrección fue necesaria para que Cristo puede ser la Cabeza de la Iglesia y para 
mostrar la naturaleza de la obra de Dios en el creyente. (Ef. 1:20-23; 1:19-22: 2:5-6) 

 

 La muerte de Cristo 

cumplió la voluntad y plan 

de Dios y es suficiente 

para que todo pecador 

humano pueda ser salvo. 

La Muerte de Cristo: 
➢ una propiciación  
➢ una redención 

➢ una reconciliación 

➢ una sustitución 
 

 La resurrección física 

de Cristo es prueba de Su 

mensaje y fundamento de 

nuestra esperanza. 



 

14 
 

Repaso de Teología 

D. El Ministerio Actual de Cristo - -¿Qué hace Cristo ahora? 
1. Cristo visiblemente en su cuerpo resucitado ascendió de la tierra a 

la diestra del Padre.  (Hch. 1:9-11; Luc. 24:51; Mc. 16:19) 
 

2. Cristo fue exaltado, o sea, a El se le dio el lugar de prestigio y poder 
a la diestra del Padre. Un día todos lo reconocerán.  (Mc. 16:19; Ef. 
1:20,22; Fil. 2:9, 10/Is. 45:21-23) 

 
3. Cristo es la Cabeza de la iglesia, su cuerpo. (Ef. 1:22, 23) El es el gran sumo sacerdote quien 

intercede con el Padre a beneficio del creyente. (Ro. 8:34; He. 2:17, 18; 4:14-16) 
 

E. La Venida de Cristo - ¿Regresará Jesús? 
1. Cristo regresará para buscar Su Iglesia, Su desposada. (Ef. 5:23; 1 

Ts. 4:13-18) 
 

2. Cristo regresará para juzgar a los rebeldes impíos y establecer Su 
reino en la tierra por 1000 años. (Ap. 19:11; 20:4,5) 

 
3. Cristo regresará tal como ascendió, o sea visiblemente en su cuerpo resucitado.  (Hch. 1:11; 

Zac. 12:10/Juan 19:37)   
   

 

 

 Cristo regresará para 

juzgar a los impíos y salvar 

por completo a Su pueblo.  

 Cristo exaltado 

actualmente está en el cielo, 

es Cabeza de la iglesia e 

intercede por los creyentes.  



 

15 
 

Repaso de Teología 

V. Pneumatología – contesta preguntas acerca del Espíritu Santo 
 

La Persona del Espíritu Santo - ¿Qué o quién es 
     el Espíritu Santo? 

El Ministerio del Espíritu Santo - ¿Qué hace el 
      Espíritu? 

La Deidad del Espíritu Santo - ¿Es el Espíritu  
      Dios? 

 

 
A. La Persona del Espíritu Santo - ¿Qué o quién es el Espíritu Santo? 

 
1. Los nombres y los pronombres personales usados indican que el 

Espíritu es una persona, no meramente una fuerza o influencia 
impersonal. (Juan 14:26; 16:7) 

 
2. El Espíritu posee emociones, intelecto y voluntad.  (Ef. 4:30; 1 Co. 2:10, 11; 12:11) 

 
3. El Espíritu actúa como persona. (Juan 14:26; 15:26, Hch. 13:2; Ro. 8:14, 26) 

 
B. La Deidad del Espíritu Santo – ¿Es el Espíritu Dios? 

 
1. Se nombra con nombres de Dios.  (Mt. 3:16;  Hch 5:3,4; 1 Co. 3:16) 

 
2. El Espíritu Santo posee atributos de Dios.  (1 Co. 2:11,12; Sal. 

139:7; Gén. 1:2; 1 Juan 5:7; Luc. 11:13; Ro. 8:2,11; Is. 40:13) 
 

3. El Espíritu Santo hace obras de Dios. (Gén. 1:2; Juan 3:5,6; 16:8-11; 2 P. 1:21) 

 
C. El Ministerio del Espíritu Santo – ¿Qué hace el Espíritu? 
 

1. El Espíritu es el agente divino de la revelación y de la 
inspiración. (Ez. 2:2; Juan 14:26; Apoc. 1:10; 2 P. 1:20,21; 
1 Co. 2:12,13) 

 
2. El Espíritu Santo sostiene una relación con la creación y con la humanidad. 

 
a. El Espíritu participó en la creación inicial.  (Gén. 1:2; Sal. 33:6; 104:30) 

 
b. El Espíritu participa en la preservación providencial de la creación actual. (Sal. 104:27-30) 

 
c. El Espíritu convence al mundo de pecado, de justicia y de juicio y detiene el pecado. (Juan 

16:8-11; Gén. 6:3; 2 Ts. 2:6,7) 
 

3. El Espíritu Santo ministró antes del día de Pentecostés. 
 

a. El capacitó a personas para servir. (1 S. 16:13; Nú. 11:16,17; Ex. 31:3-5; Jue. 14:5,6; Mi. 
3:8; 2 Sam. 23:1,2) 

 
b. El les ministró a los hombres de maneras diversas y soberanas, no necesariamente en una 

relación permanente.  (1 S. 10:10/16:14)   Estaba en algunos (Gén. 41:38; Núm. 27:18), 
sobre algunos (Jue. 3:10; 1 S. 10:10), y llenó a algunos.  (Ex. 31:3; 35:31). 

 

 El Espíritu Santo en la 

Biblia es un ser personal.  

 El Espíritu Santo en la 

Biblia es un ser divino.  

 El Espíritu Santo participa con 

la revelación de Dios, con la creación 

que Dios ha hecho, y en ministrar a 

personas en diferentes maneras. 



 

16 
 

Repaso de Teología 

4. El Espíritu Santo ministró a Cristo. 
 

a. El Espíritu efectuó la concepción sobrenatural que resultó 
en que la joven María, siendo aún sexualmente virgen, dio 
a luz a Jesús.  (Luc. 1:35) 

 
b. Jesús fue lleno del Espíritu Santo, (Luc. 4:1) siguió la guía 

del Espíritu Santo, (Mt. 4:1; Mc. 1:12), recibió el poder del 
Espíritu Santo (Luc. 4:18/Hch 10:38), e hizo milagros por el poder del Espíritu. (Mt. 12:28) 

 
c. El ministerio del Espíritu glorifica a Cristo.  (Juan 16:14) 

 
5. El Espíritu Santo ministra en los santos. 
 

a. Convence de pecado, de justicia y de juicio. (Juan 16:8-11) 
 

b. Regenera, dando vida espiritual a los espiritualmente muertos.  
(Juan 3:3-7; Tito 3:5) 

 
c. Es el sello de la salvación.  (2 Co. 1:22; Ef. 1:13; 4:30) 

 
d. Mora en el creyente. El creyente después del día de Pentecostés 

lleva una relación distinta con el Espíritu comparada con la 
relación del creyente antes del día de Pentecostés.  (Juan 14:15-
18; 1 Co. 6:19,20) 

 
e. A través del bautismo del Espíritu Santo, creyentes en la época de la Iglesia son colocados 

en el Cuerpo de Cristo.  (1 Co. 12:13; Mt. 3:11; Hch. 1:5) 
 

f. El Espíritu llena al creyente como consecuencia de la respuesta obediente del creyente a 
la Palabra de Dios.  El Espíritu da el deseo y la capacidad de obedecer la voluntad de Dios. 
(Fil. 2:13) Tal obediencia y llenura hacen posible que el carácter y la conducta de Cristo se 
manifiesten en el creyente.  (Ef. 5:18; Gá. 5:16)  

 
g. Al dotar a cada creyente con una capacidad sobrenatural para servir, el Espíritu provee 

para el ministerio edificador del Cuerpo de Cristo.  (1 Co. 12-14; Ro. 12:3-8; 1 P. 4:10,11) 
1. Tales dones se dan soberanamente según la voluntad del Espíritu Santo. (1 Co. 12:11) 

 
2. Los dones se dan para edificar el Cuerpo de Cristo y 

lo hacen cuando se ejercen con amor y humildad. (Ef. 
4:11-13; 1 Co. 13; Ro. 12:3-5) 

 
3. Los distintos dones pueden manifestarse por medio 

de una variedad de ministerios dentro del Cuerpo de 
Cristo.  (1 Co. 12:5) 

 
4. En la estructura de los dones espirituales, ciertos 

elementos eran para confirmar (Hch. 2:17-36; 10:44-
48; 19:6), para señalar (1 Co. 14:20-22/Is. 28:9-12), y 
eran temporales. (Heb. 2:3,4; Hch. 14:9, 10/2 Tim. 
4:20) 

 

h. El Espíritu instruye al creyente. (1 Juan 2:20, 27; Juan 16:12-15) 

El Espíritu Santo y el creyente : 
➢ le convence de pecado  
➢ lo regenera  
➢ lo bautiza 
➢ lo sella  
➢ mora en él 
➢ lo llena  
➢ le da un don 
➢ lo instruye 
➢ lo guía 
➢ lo asegura 

➢ intercede por él 
 

Un don espiritual: 
➢ Dios lo da según Su voluntad 
➢ es una capacidad espiritual para 

servir 
➢ es efectivo al usarse con amor y 

humildad 
➢ hay distintos propósitos 
➢ el mismo don puede expresarse en 

diferentes ministerios 
➢ sirven para edificar el Cuerpo de 

Cristo 
➢ es motivo de gozo al ejercerlo 
➢ resulta en bendición para otros 

El Espíritu Santo y el Cristo : 
➢ efectuó la concepción humana 
➢ lo llenó 
➢ lo guió 
➢ le dio poder  
➢ lo glorifica 

 



 

17 
 

Repaso de Teología 

 
i. El Espíritu guía al creyente.  (Ro. 8:14; Hch. 16:6,7) 

 
j. El Espíritu ministra para asegurar al creyente.  (1 Juan 4:13; Ro. 8:16) 

 
k. El Espíritu intercede por el creyente.  (Ro. 8:26) 

 
  6. El Espíritu ministrará en el futuro. 
    

a. En la tribulación habrá un derramamiento del Espíritu sobre el pueblo de Israel. (Joel 
2:28-32; Zac. 12:10) 

 
b. En el milenio, el Espíritu morará en y enseñará al pueblo regenerado de Israel. (Ez. 

36:27,28; Ro. 11:26) 
 

 



 

18 
 

Repaso de Teología 

VI. Angelología – contesta preguntas acerca de los ángeles 
 

Los ángeles buenos-      ¿Cómo son? ¿Qué hacen? Los ángeles malos -         ¿Cómo son? ¿Qué hacen? 

 
 A. Los ángeles buenos -¿Cómo son? ¿Qué hacen? 
 

1. Son una compañía grande de seres espirituales, creados, 
personales, más alto que los hombres, aparentemente existiendo 
en una organización jerárquica.  (Dan. 7:16; Sal. 148:2-5; Mc. 12:25; 
1 P. 1:12; He. 2:7; Ef. 3:10; Judas 9) 

 
2. Son siervos de Dios de acuerdo con el significado de su nombre.  

‘Ángel’ () significa mensajero. 
 

a. Los ángeles adoran a Dios y dirigen nuestra adoración hacia a El. (Dan. 7:10) 
 

b. Los ángeles afectan los asuntos de las naciones.  (Dan. 12:1; 10:10-11:1) 
 

c. Los ángeles anuncian el juicio de Dios y lo llevan a cabo.  (Hch. 12:23; Ap. 16:8) 
 

d. Los ángeles le ministraron a Cristo.  (Mt. 4:11; Luc. 22:43) 
 

e. Los ángeles ministran a los santos.   (He. 1:14; Hch. 27:23, 23; 5:17-20) 
 

B. Los ángeles malos - ¿Cómo son? ¿Qué hacen? 
 

1. Satanás es un ser espiritual, personal, creado, y muy poderoso, el 
líder de los ángeles malos.  Fue una vez un ser sin pecado, pero 
se cayó debido al orgullo.  (Judas 9; Gén. 2:1; Job 1:9-11; Ap. 
12:17; Ez. 28; 1 Ti. 3:6) Es homicida, mentiroso y padre de la 
mentira (Juan 8:44) 

 

2. Satanás es activamente malo en su oposición a Dios.  Satanás ejerce dominio sobre el mundo 
(1 Juan 5:19), cegando el entendimiento de los incrédulos (2 Co. 4:4) operando a través de 
ellos (Ef. 2:2) para cumplir su programa.   

 

3. Satanás es como un león rugiente buscando devorar a ser víctima (1 P. 5:8,9) y también se 
disfraza como ángel de luz (2 Co. 11:13) para engañar con suavidad.  El usa cualquier medio 
que pueda en su guerra contra los creyentes (Ef. 6:11,12) y los acusa delante de Dios. (Ap. 
12:10) Le toca al creyente resistir a Satanás (1 P. 5:9) firme en la fe, utilizando toda la 
armadura que Dios le ha provisto. (Ef. 6:10-20) 

 

4. El destino de juicio divino sobre Satanás fue asegurado y sellado en la Cruz del Calvario. (Gén. 
3:15; Ro. 16:20; Ap. 20) 

 

5. Los demonios son ángeles caídos, organizados bajo el liderazgo de Satanás. (Ap. 12:4,9; Mt. 
12:24; Ef. 6:11,12) 

 

a. Son seres espirituales, personales e impuros. Tienen grandes poderes, pero son sujetos 
al mandato de Cristo y Sus representantes.  Los demonios avanzan la causa de Satanás 
al oponerse a Dios, a veces ‘endemonizando’ a seres humanos para lograr sus metas.  
(Mt. 17:18; Mc. 9:25; Hch. 19:16; Mt. 8:16; 10:1; Ap. 16:13, 14; Mc. 5) 

 
b. Los demonios comparten con su líder, Satanás, el mismo destino.  (Mt. 25:41) 

 Los ángeles buenos 

sirven a Dios como ministros y 

mensajeros con diferentes 

rangos y papeles. 

 Los ángeles malos, bajo 

el mando de Satanás, 

activamente se oponen a Dios, 

Su pueblo y Su obra. 



 

19 
 

Repaso de Teología 

VII. Antropología – contesta preguntas acerca del ser humano 
 

El origen del ser humano –      ¿De dónde  

      venimos? 

La caída del ser humano - ¿Cómo llegamos a 

        ser pecadores? 

La composición del ser humano     ¿Cómo 

        somos? 

 

 

A. El Origen del ser humano - ¿De donde venimos? 
 

1. Adán, el primer ser humano, fue creado directamente por Dios (sin 
agente intermediario) del polvo de la tierra en el sexto día de la 
creación. (Gén. 1:26,27) Adán fue la fuente humana de la cual 
todos los demás de la raza humana se han derivado.  Así que la raza 
humana tiene una unidad comprensiva fundamentada en un solo 
antepasado común.  (Hch. 17:26; Ro. 5:12) 

 
2. El ser humano fue creado a la imagen de Dios, según Su semejanza. (Gén. 1:26) Tal imagen 

contempla el aspecto esencial/personal, espiritual, y moral del ser humano como 
representante inmediato de la autoridad de Dios en la tierra. (Gén. 1:26; Ro. 8:29; 1 Co. 15:49; 
2 Co. 3:17,18) 

 

B. La Composición del ser humano -  ¿Cómo somos? 
 

1. En términos generales, el ser humano se ve como una unidad con 
aspectos materiales e inmateriales.  (Mt. 10:28; 3 Jn. 2) Las 
escrituras también hablan del hombre como un ser tripartito, o sea 
con tres aspectos, cuerpo, alma y espíritu.  (2 Tes. 5:23) 

 

2. El ser humano tiene personalidad en que es un ser inteligente 
(Gén. 2:15), con emociones (Gén. 3:10) y con voluntad propia. (Gén. 3:1-8) 

 

C. La Caída del ser humano-  ¿Cómo llegamos a ser pecadores? 
 

1. El ser humano fue creado inocente y sin culpa (Gén. 1:31; 3:5) en 
una condición de prueba. Su naturaleza moral tenía una 
tendencia positiva hacia lo bueno pero con la posibilidad de una 
decisión contraria.  (Gén. 1:27,31) La obediencia al mandato de 
Dios hubiera confirmado el carácter moral del ser humano en 
inocencia.  

 

2. Adán voluntariamente y plenamente consciente de la naturaleza de su acto desobedeció el 
mandato directo de Dios y comió de la fruta prohibida, produciendo así un carácter 
pecaminoso y trayendo las consecuencias advertidas de la desobediencia. (1 Ti. 2:14; Gén. 
3:17-19) 

 

3. Por consecuencia del pecado de Adán, como representante de la raza humana, cada miembro 
de la raza comparte la muerte que es la consecuencia y el castigo del pecado; en Adán toda 
la humanidad pecó. (Ro. 5:12,17; 1 Co. 15:22; Ro. 3:23; 6:23) 

 

4. El ser humano caído todavía posee la imagen moral de Dios, aunque tal imagen esté 
severamente afectada por el pecado.  La restauración de la imagen de Dios en el ser humano 
comienza con la redención, se lleva a cabo progresivamente por medio de la santificación 
práctica y alcanzará la culminación cuando el creyente sea transformado a la imagen de 
Cristo. (Ro. 8:29; 2 Co. 3:18; Ef. 4:24; Co. 3:10; 1 Juan 3:1,2) 

 Dios creó al primer 

hombre, Adán (de quien todos 

somos descendientes), a Su 

imagen para señorear en la 

tierra. 

 El ser humano tiene un 

aspecto físico y un aspecto no 

material en el cual tiene 

sentimientos, razona y toma 

decisiones morales. 

 Adán decidió 

desobedecer a Dios y así trajo 

las consecuencias del pecado 

sobre él y sus descendientes. 



 

20 
 

Repaso de Teología 

VIII. Hamartiología – contesta preguntas acerca del pecado 
 

El Origen del Pecado -         ¿De dónde vino el 
        pecado? 

La Relación del Pecado con la humanidad - 
¿Cómo nos afecta el pecado? 

La naturaleza del Pecado -     ¿Cómo es el  
        pecado? 

 

 

A. El Origen del Pecado – ¿De dónde vino el pecado? 
 

1. El pecado fue permitido en el plan de Dios. En ningún 
sentido es Dios el autor del pecado.  (Ef. 1:11; Stg. 1:13; 1 
Juan 1:5) 

 

2. Satanás fue un ser perfecto en sus caminos de su creación 
hasta que la maldad se halló en él; Satanás es padre de la mentira y es homicida. (Ez. 28:15; 
Juan 8:44) 

 

3. El pecado entró en la raza humana por la desobediencia y rebeldía de Adán en el huerto de 
Edén.  (Gén. 3)  

 
B. La Naturaleza del Pecado – ¿Cómo es el pecado? 

 

1. El pecado es la falta de conformidad a, o la transgresión de, la ley moral de Dios, sea de acto, 
actitud o condición.  En su esencia el pecado es egoísta (Is. 53:6; 2 Tim. 3:2), contra ley (1 Juan 
3:4) y contrario al carácter de Dios. (Ro. 3:23) El pecador se caracteriza por el orgullo y la 
incredulidad. (Ro. 14:23; 1 Ti. 3:6) 

 

2. La terminología de la Biblia aclara 
la naturaleza del pecado:  fallar el 
blanco (Ro. 3:23); ser injusto (1 
Juan 1:9); sobrepasar el límite (Ro. 
4:25); errar por ignorancia (Heb. 
9:7), una rebelión contra ley. (1 
Juan 3:4) 

 
C. La Relación del Pecado con la humanidad – ¿Cómo nos afecta el pecado? 

 
1. El ser humano es pecador por naturaleza que se pasa de 

Adán a toda su descendencia por medio de la procreación 
física; la naturaleza de Adán se volvió pecaminosa por su 
propia rebelión. Tal naturaleza es pecaminosa y es la fuente 
de actos pecaminosos.  (Sal. 51:5) 

 
2. El ser humano es pecador por la imputación.  Por la unidad 

comprensiva de la raza humana al descender de Adán, cada 
miembro de la raza como individuo comparte la 
culpabilidad del pecado incurrido por Adán.  Esa 
culpabilidad es imputada (‘asignada a su cuenta’) sin intermediario a cada miembro de la raza 
por ser representado por Adán en su acto de rebeldía contra Dios. (Ro. 5:12) 

 

 El pecado dio inicio con la 

persona de Satanás quien se 

levantó contra Dios e influyó en el 

pecado de Adán. 

 El ser humano es pecador 

➢ por naturaleza  

➢ por la imputación 

▪ descendido de Adán 

▪ representado por Adán 

Pecado:  Algunas palabras importantes del Nuevo Testamento- 
➢ pecar= fallar el blanco Ro. 3:23      

➢ maldad = injusticia   1 Juan 1:9      

➢ transgresión= pasar el límite Ro. 4:25   

➢ pecado de ignorancia- error por ignorancia Heb. 9:7   

➢ infracción de ley- “iniquidad”- actuar contra ley 1 Juan 3:4   

Imputar –  - “atribuirle” o 

“tomarle en cuenta algo a alguien”, 
“considerársele”, “cargarle la cuenta” 



 

21 
 

Repaso de Teología 

3. El ser humano es por herencia corrupto y sin justicia 
original personal (Ro. 1:18-32; 3:10), es enajenado de 
Dios y está en enemistad contra Dios. (Ef. 4:18; Ro. 
8:7,8) Así, el ser humano es totalmente depravado en 
su condición delante de Dios. El ser humano puede 
hacer lo que es correcto o bueno, pero a la vez carece 
por completo de la capacidad de ganarse mérito 
delante de Dios o de efectuar su propia salvación.  (Mc. 10:20, 21; Jer. 17:9; Ef. 2:1-3) 

 

4. Cada ser humano tiene la obligación de cumplir lo que la ley moral de Dios exige referente al 
pecado por el cual el individuo es responsable.  (Ro. 1:8; Ez. 18:20; Apoc. 20:13). 

 
5. El ser humano se enfrenta con el castigo del pecado:  
 
➢ el castigo físico (Gén. 2:17), 
➢  el castigo espiritual (Gén. 2:17; 8:13), 
➢  y la muerte eterna. (Ap. 14:11; 20:14; 21:8) 

 

Ser totalmente depravado no significa que cada 
persona siempre actúe en la peor manera posible, 
sino que cada persona pecadora está en la peor 
condición posible delante de Dios, condenada por 
su propio pecado y sin la capacidad de remediar 
su situación delante de Dios. 
 



 

22 
 

Repaso de Teología 

IX. Soteriología – contesta preguntas acerca de la salvación 
 

La Elección - ¿Quién escogió primero? La Adopción- ¿Cómo cambia mi relación con 
   Dios? 

El Llamamiento -  ¿Cómo nos llama Dios? La Unión con Cristo -       ¿Con quién me he  
    identificado? 

La Conversión -  ¿Qué cambia en mi vida? La Santificación -       ¿Qué de mi pecado? 

La Regeneración - ¿Cómo podemos tener vida 
   nueva? 

La Perseverancia -        ¿Hasta cuándo sigo a 
    Cristo? 

La Justificación - ¿Cómo puedo estar bien con 
   Dios? 

La Glorificación - ¿Qué me espera en el futuro? 

 

A. La Elección- ¿Quién escogió primero?    
 

1. La elección es el acto bueno, sabio e incondicional de Dios en 
la eternidad pasada al escoger a ciertos individuos o grupos 
como objetos especiales de Su favor no merecido.  (Deut. 
7;7,8; Ef. 1:3-5; 2 Tes. 2:13; 1 Ti. 5:21) 

 
2. Esa elección se hizo a base de presciencia (conocimiento anterior) de Dios, una mirada 

favorable y efectiva de antemano.  Tal mirada no contempla una fe prevista en el individuo. 
(Ro. 8:29; Gén. 18:19; Sal. 1:6; Jer. 1:5; Am. 3:2; Gál. 4:9; 1 P. 1:2) 

 
B. El Llamamiento- ¿Cómo nos llama Dios? 

 
1. Dios libremente ofrece la salvación a cada ser humano, 

instándoles que sean salvados. (Is. 45:22; Juan 7:37,38) 
 

2. Los elegidos son atraídos a Dios, voluntariamente respondiendo positivamente a la oferta de 
la salvación.  (Juan 6:44, 65; 2 Tim. 1:9; Ro. 8:30; Hch. 16:14; 2 Ts. 2:14) 

 
C. La Conversión –  ¿Qué cambia en mi vida? 

 
1. La conversión involucra dar una vuelta e ir en la 

dirección opuesta, dar una vuelta del pecado hacia a 
Dios.  (1 Ts. 1:9,10) 

 
2. El arrepentimiento es el cambio de la manera de 

pensar referente al pecado. El arrepentimiento 
es concedido por Dios. (Hc. 5:31; 11:18) y el 
cambio afecta la persona completa (Luc. 15).  

 
3. La fe es la respuesta positiva del pecador hacia Dios aceptando y creyendo que el evangelio 

es la verdad, dependiendo entera y exclusivamente de la obra de Cristo para ser salvo. (Ro. 
10:9,10)  La fe involucra toda la personalidad de la persona (intelecto, emociones y voluntad) 
(2 Tim. 1:12; Juan 1:12; 1 Juan 5:1) y la fe proviene de Dios como fuente original. (Fil 1:29) 

 
4. Que la conversión haya ocurrido será evidente por el cambio de comportamiento del 

individuo.  (Stg. 2:18,26; 1 Juan 5:3-11) 
 

 

 

 Dios escogió a los que serían 

salvos por Su gracia. 
 

 Dios invita a todos a ser 

salvos y El llama a los escogidos. 
 

 La conversión es un cambio de vida 

que acompaña el arrepentimiento y fe. 
 

Convertirse, conversión - ( ) 

“volver, -se, o dar vuelta”  

Arrepentimiento () -  “cambio de opinión” 



 

23 
 

Repaso de Teología 

D. La Regeneración – ¿Cómo podemos tener vida nueva? 
 

1. Dios imparte vida nueva a los que están espiritualmente 
muertos. (Juan 3:3-5; Tito 3:5) Así, llegan a ser hijos de Dios 
por haber nacido de nuevo. (Juan 1:12,13) 

 
2. El Espíritu Santo les ministra la Palabra de Dios, efectuando un 

cambio en la disposición dominante del alma para que el 
pecador pueda responder con una fe coordinada con la obra 
del Espíritu.  La regeneración resulta en un cambio evidente de 
la conducta. (Juan 3:3-7, 1 P. 1:23; Gál. 5:22, 23; Ef. 4:20.22; 2 P. 1:3-11) 

 

E. La Justificación – ¿Cómo puedo estar bien con Dios?   un cambio de condición jurídica ante Dios 
 

1. La justificación es un acto declarativo y judicial de Dios por 
el cual, a base del mérito de Cristo, el pecador que cree en 
Cristo es declarado en una condición de rectitud delante de 
Dios y ya no está bajo la condenación y la ira de Dios. (Ro. 
3:21-26; 5:16-18; Gál. 3:11) 

 
2. Al morir, Cristo sufrió en la cruz el castigo completo del pecado en un grado infinito.  Tal acto 

voluntario y no merecido le permite a Dios ser justo (recto) y a la vez declarar justo (recto) al 
pecador que cree, al cual, unido con Cristo por la fe, se le cuenta la justicia (rectitud) de Cristo. 
(Ro. 3:21-26; 2 Co. 5:21; 1 P. 2:24; 3:18; Is. 53:4-6) 

 

F. La Adopción – ¿Cómo cambia mi relación con Dios?   un cambio de relación familiar con Dios 
 

1. La adopción es el acto por medio del cual Dios ubica a la persona 
regenerada en Su familia como hijo con todos los derechos, 
privilegios y obligaciones. (Ro. 8:15-17; Gál. 4:4-7; Ef. 1:5) 

 
2. El hijo goza de una comunión libre y estrecha con el Padre y espera con anticipación una 

herencia gloriosa. (Ro. 8:15,17; Gál. 4:6,7) 
 

G. La Unión con Cristo – ¿Con quién me he identificado?  la relación personal de la salvación 
 

1. El creyente está “en Cristo” (2 Co. 5:17) y Cristo está en el 
creyente (Gál. 2:20).   

 
2. Estar ‘en Cristo’ es una relación posicional en que el creyente 

goza de una nueva posición en Cristo en la cual el creyente 
es declarado justo y puro al ser identificado con Cristo (2 Co. 
5:17) Es “en Cristo” que la redención se hace efectiva para la persona al ser perdonado (Co. 
1:14; Ef. 4:32), justificado (Ro. 3:24), y santificado (1 Co. 1:2).  Cada creyente es bautizado 
“en Cristo”, identificado así con Su muerte al pecado (Ro. 6:3) y con Cristo también es 
resucitado y sentado en lugares celestiales (Ef. 2:5-6).  Es en unión con Cristo que hemos sido 
acercados a Dios (Ef. 2:13) y tenemos toda bendición espiritual (Ef. 1:3) siendo parte de la 
Iglesia, Su Cuerpo (Rom. 12:5). 

 

 Dios da vida espiritual a los 

que responden por fe a su llamado. 
 

 Dios ve sin culpa legal al 

pecador que confía en Cristo. 
 

Adopción – “poner como hijo”- 
() Pablo lo usa 5 veces: Ro. 

8:14, 23; 9:4, Gá. 4:5; Ef. 1:5) 

“Hijo” () implica un hijo 
nacido en familia. Juan 1:12,13 

 En Cristo tenemos una nueva 

posición delante de Dios y una 

nueva relación para vivir en este 

mundo. 
 



 

24 
 

Repaso de Teología 

3. Esta frase se refiere a una relación activa y vital en la cual 
permanecemos en Cristo y él en nosotros.  (Juan 15:4, 5: 1 Juan 
2:6; 3:6; 4:13, 16). La fuente y fuerza de vida espiritual práctica 
se encuentra en unión a Cristo.  En esa relación de experiencia 
personal podemos triunfar en dificultades (2 Co. 2:14; Fil 4:13) y 
gozar de la paz de Dios (Fil. 4:7), manteniendo vidas puras (1 Tes. 4:16) y siendo agradecidos 
(1 Tes. 5:18).  Vivir una vida reverente hacia Dios es una manifestación de la unión con Cristo 
(2 Tim. 2:12), pero los que así viven serán perseguidos. 

 

H. La Santificación – ¿Qué de mi pecado?  
 

1. Cada creyente se encuentra santo desde el punto de vista de 
Dios en virtud de su unión con Cristo, su posición en Cristo, y 
así goza de una santificación posicional.  (1 Co. 1:2; 6:11; He. 
10:10,14) 

 
2. En la santificación progresiva, el creyente crece y cambia en conducta santa por medio de la 

obra capacitadora del Espíritu Santo y su propia obediencia a la Palabra de Dios, así creciendo 
en ser más como Cristo.  Ese avance incluye una purgación progresiva del pecado de la vida 
del creyente tanto como la expresión visible de capacidades recibidas por medio de la 
regeneración.  El proceso incluye una habilitación divina tanto como la obediencia humana. 
(Ef. 4:20-24; Fil. 2:13; 1 Juan 3:9; 2 Co. 3:18; 7:1) 

 
3. Cada creyente será como Cristo en plenitud al ser glorificado. El pecado estará 

completamente ausente.  El creyente gozará de la santificación perfeccionada en la presencia 
de Cristo.  (1 Juan 3:2; 1 Tes. 3:13) 

   

I. La Perseverancia – ¿Hasta cuándo sigo a Cristo?  
 

1. El Espíritu Santo sigue ministrando al creyente (el santo) 
con el fin de que la obra original de la gracia divina llegue a completarse en su expresión 
plena.  (Juan 10:28,29; Fil. 1:6) 

 
2. El santo (el creyente) sigue creciendo en asemejarse a Cristo, 

en su compromiso con la verdad bíblica y en perseguir la 
santidad práctica hasta que esté en la presencia de Cristo. (Gál. 
4:11; Col. 1:23; He. 3:6,12; 10:36) 

 

J. La Glorificación - ¿Qué me espera en el futuro? 
 

1. Es el estado final del creyente quien en su persona entera 
es conformado a la imagen de Cristo.  (1 Tes. 5:23; 1 P. 1:3-
5; 1 Juan 3:2) 

 
2. Incluirá un cuerpo resucitado en conformidad con el cuerpo glorificado de Cristo, un cuerpo 

apropiado para una existencia celestial y espiritual. (1 Co. 15:40-53; Fil. 3:21)   

 

  

 Dios ve como puro al 

pecador que confía en Cristo y 

Dios le ayuda al creyente a vivir 

una vida pura. 
 

 El creyente glorificado 

gozará plenamente de la redención 

completa. 
 

¿Seguridad de la salvación? 
¿Perseverancia de los santos? 

“Una salvación segura se manifiesta en 
un santo que persevera.” 

Unión con Cristo- 
➢ una posición delante de Dios 
➢ una relación de vida real 

 El verdadero creyente 

persiste en creer y crecer. 
 



 

25 
 

Repaso de Teología 

X Eclesiología – contesta preguntas acerca de la iglesia  
  

La Iglesia-  ¿Qué es la Iglesia? Una Iglesia -   ¿Cómo es una iglesia? 

 
A. La Iglesia – ¿Qué es la Iglesia? 

 
El Cuerpo de Cristo es una entidad compuesta de todos los 
seres humanos regenerados relacionados como miembros de 
Su Cuerpo directamente con Cristo, la Cabeza viviente. 

 
1. Cristo anunció la formación de la Iglesia. (Mt. 16:18) 
 
2. La Iglesia fue conocida en el consejo eterno de Dios y fue instituida en el tiempo y espacio con 

el nuevo aspecto de la presencia y ministerio del Espíritu Santo en el día de Pentecostés.  (Ef. 
4:4-6; Juan 16:7-15; Hch. 1:4,5; 2:1-4; 11:15-18; 1 Co. 12:13) 

 
3. En la Iglesia hay una la relación de vida de cada miembro con los demás miembros individuales 

y con Cristo. A cada miembro se le da habilidad espiritual para ministrarles a otros miembros 
del cuerpo, así apoyando el crecimiento del cuerpo. (1 Co. 12:4-7; Ro. 12:3-8) 

 
4. La relación de Cristo con la Iglesia se describe de diferentes maneras, entre ellas están: 

 
a. La Cabeza y el cuerpo. (Col. 1:18; Ef. 1:22,23) – una relación de dirección y servicio 

 

b. El Novio y la novia.  (Ef. 5:26-32) – una relación de aprecio y compromiso 
 

c. El Pastor y el rebaño.  (Juan 10:27-30; 1 P. 5:2-4) – una relación de cuidado y provisión 
 

d. La Piedra del ángulo y el edificio. (Ef. 2:20,21) – una relación de estabilidad 
 

5. La Iglesia es para glorificar a Dios, demostrar Su sabiduría y ser Su morada.  (Ef. 2:22; 3:10,21) 
 

6. La Iglesia se unirá a Cristo en una comunión sin cesar al completarse la membresía 
predeterminada y al unirse todos los miembros en el cielo al ocurrir el rapto.  (1 Tes. 4:15-17; 
1 Co. 15:51-57) 

 

B. Una Iglesia – ¿Cómo es una iglesia? 
 

La iglesia es una entidad de personas regeneradas, creyentes que 
profesan a Cristo, bautizados por inmersión en agua y formando 
una asamblea organizada, auto-gobernada y comprometida a 
llevar a cabo los principios y los preceptos de la Palabra de Dios.  
Una iglesia local provee un medio visible en el tiempo y el espacio 
a través del cual La Iglesia se manifiesta parcialmente en la tierra.  
Hay muchas formas para organizar y gobernar una iglesia.  Cada 
sistema tiene sus puntos positivos tanto como puntos de posible conflicto o debilidad. Hay ciertos 
principios bíblicos que deben aplicarse en cada iglesia. 

 
1. Una iglesia se forma de creyentes que profesan a Cristo, los 

cuales han dado evidencia de su fe en el Cristo resucitado como 
Señor por medio del arrepentimiento y el bautismo, así cumpliendo con las normas para su 
membresía. 

 

 La Iglesia es el Cuerpo 

espiritual de Cristo que incluye a 

cada persona unida por fe a Cristo. 
 

 Una iglesia es un cuerpo 

organizado de personas que han 

nacido de nuevo y que ministran en 

conjunto para la edificación mutua 

y el crecimiento. 
 

miembros regenerados y reconocidos 



 

26 
 

Repaso de Teología 

2. Una iglesia es responsable para mantener la pureza en la vida de los miembros y para tal fin 
disciplina con humildad y con gentileza, con medidas de severidad 
graduada, a los miembros que persistan en desobediencia. Tales medidas 
podrían llegar en última instancia a la expulsión de la persona al retirarle la 
membresía e imponer una ruptura de comunión.  La meta de la disciplina en sus distintas etapas 
siempre es: 1 la restauración de la persona que haya fallado y, 2.  el mantenimiento de una 
comunión entre los hermanos.  (Mt. 18:15-20; 1 Co. 5:7, 9, 11, 13; Gál. 6:1; 2 Tes. 3:14, 15) 

 
3. Una iglesia tiene como Cabeza de la iglesia al Señor Jesucristo. La misma iglesia local es la 

entidad humana presente en la tierra que funciona como autoridad final para decidir asuntos 
espirituales referentes al observar las ordenanzas, seleccionar el 
liderazgo, la admisión, la disciplina y la demisión de miembros 
componentes o el solucionar dificultades internas de tal iglesia. 
Tales decisiones se toman entre los hermanos bajo la dirección de 
los líderes reconocidos mientras buscan determinar y obedecer 
voluntad del Señor con unanimidad no coaccionada pero de acuerdo con principios bíblicos y 
bajo la influencia del Espíritu Santo.  (Ef. 1:22; Col. 1:18; 1 Co. 11:23; Hch. 6:1-6; 1 Co. 6:1-5; Ef. 
4:3 Fil. 2:2) 

 

4. Una iglesia tiene un liderazgo reconocido. 
 

a. El “anciano” (presbuteros) es un hombre maduro que tiene el papel de “obispo” 
(supervisor) y pastorea (cuida y guía) en la iglesia. (Hch. 20:17, 28). Los ancianos son 
reconocidos por la congregación de acuerdo con su liderazgo 
espiritual y sus calificaciones personales, domésticas y 
ministeriales.  El Nuevo Testamento describe una pluralidad de 
ancianos en una iglesia para guiar la congregación, la cual 
reconoce y avalora el liderazgo de los ancianos.  El ministerio directo de los ancianos con 
la congregación tiene como prioridad lo espiritual, incluyendo la oración y el ministerio 
de la Palabra.  (1 P. 5:1,2; 1 Ti. 3:1-7; Tito 1:6-9; Hch. 20:17; Fil. 1:1; Hch. 15:13; 6:4) 

 

b. “Diacono” identifica a los que sirven a la iglesia respondiendo más a las necesidades 
materiales o temporales en la congregación, así cargando con asuntos más mundanos que 
de otra forma les caerían a los ancianos.  Tales hombres son escogidos por la congregación 
al responder al guía del Espíritu Santo.  Son escogidos de acuerdo con los requisitos 
personales, domésticos y espirituales.  (Hch. 6:2,3; 1 Ti. 3:8-12) 

 
5. Dos ‘ordenanzas’ simbolizan verdades espirituales, tanto a nivel personal como a nivel del 

Cuerpo de Cristo. Son verdades inherentes en la relación entre Cristo y el creyente.   
 

a. El bautizo es la inmersión de la persona en agua y en el nombre 
del trino Dios. (Mt. 28:19,20) El significado de la palabra bautizo 
() es “sumergir”. El ambiente de los bautizos en el Nuevo Testamento indica que 
fue por inmersión.   

• El bautismo físico es una figura que simboliza una participación del creyente en la 
muerte, el entierro y la resurrección de Cristo.  (Rom. 6:1-4) 

• Además, simboliza su introducción al Cuerpo de Cristo por el bautismo del Espíritu 
Santo.  (1 Cor. 12:12,13) 

• El bautizo físico se ve como un requisito para membresía en la iglesia local tanto como 
el bautizo espiritual es requisito para ser miembro del Cuerpo espiritual de Cristo. (Ro. 
6:3, 4; 1 Co. 12:13; Hch. 2:38; 9:18; 10:47; 16:15,33) 

 

cuidado responsable de la 
vida de los miembros 

responsabilidad bajo la autoridad de 
Cristo  
➢ en conjunto como grupo 
➢ a nivel personal como individuo 

un liderazgo espiritual reconocido, 
maduro, responsivo y responsable  

Bautizo de los creyentes 



 

27 
 

Repaso de Teología 

b. La comunión, el partimiento de pan, es un memorial del 
cuerpo y de la sangre de Cristo que declara la muerte de 
Cristo y da evidencia de esperar Su regreso.   

 
Participar del fruto de la vid y del pan simboliza   

• una participación (una comunión) en las bendiciones del Nuevo Pacto (1 Co. 10:16) 

• ser parte del Cuerpo de Cristo, la Iglesia.  (1 Co. 10:17) 
 

Participar de la comunión es un privilegio y una responsabilidad del miembro de una 
iglesia al recordar su muerte y anunciar Su regreso.  (1 Co. 11:23-26) 
 
Las comidas compartidas ofrecen un momento de comunión y amor fraternal. (1 Co. 
11:33; Judas 12) 

 
 

 

Partir el pan, reconociendo el 
beneficio de comunión en Cristo 



 

28 
 

Repaso de Teología 

XI. Escatología – contesta preguntas acerca de los eventos del porvenir 
 

A. Individual – ¿Qué le pasará a la persona? 
 

1. Después de la muerte física, el cuerpo vuelve a la tierra, o 
sea, se desintegra físicamente.  (Gén. 3:19) 

 
2. El aspecto inmaterial de la persona redimida pasa a la presencia de Cristo en el cielo para gozar 

de una comunión eterna con El.  (Fil. 1:21-24; 2 Co. 5:2-8) 
 

3. De manera contraria, el aspecto inmaterial de los inconversos pasa al tormento consciente para 
esperar el juicio en el Gran Trono Blanco. (Luc. 16:19-31; 23:43) Después sufrirán la segunda 
muerte en el lago de fuego, tal muerte siendo la separación total e irrevocable de la presencia 
de Dios.  (Apoc. 20:11-15; Mt. 10:28) 

 

B. Corporal – ¿Qué les pasará a distintos grupos de personas? 
 

1. El Día de Cristo 
 

a. Se relaciona con la iglesia.  (1 Co. 1:8; 2 Co. 1:14; Fil. 
1:6, 10; 2:16) 

 
b. Cristo regresará a buscar Su novia, la Iglesia.  Los que duermen en el Señor (los que han 

muerto) serán resucitados, los que aún están vivos en tal momento serán arrebatados de 
la tierra para encontrarse con el Señor en el aire.  Este evento inminente es para el 
creyente tanto la “esperanza bienaventurada” como un motivo para un servicio fiel al 
Señor y una conducta santa.  (1 Co. 15:51-58; Col. 3:4; 1 Tes. 4:13-18; Tito 2:13; 1 Juan 
3:2,3) 

 
c. El evento ocurrirá antes de la tribulación.  (Dan. 9:20, 24-27; Ez. 20:33-38; Apoc. 6:126,17; 

11:18; 1 Tes. 1:10; 5:9; Zof. 1|:14-18) 
 

d. En el tribunal de Cristo se mostrará la naturaleza verdadera de las obras del creyente, 
cada creyente siendo recompensado de acuerdo con sus hechos.  (2 Co. 5:10) La 
participación en la iglesia local se tomará en cuenta para ser recompensado o no (1 Cor. 
3:10-17). 

 

2. El Día del Señor- 
 

a. La Tribulación es un período de siete años (la 
septuagésima semana de Daniel) que va a ser un tiempo 
de juicio cuando la ira de Dios se derrama sobre la tierra.  
Su pueblo Israel, escogido pero rebelde, enfrentará un 
castigo de parte de Dios para llevarlos a la obediencia.  
Algunos judíos tanto como algunos gentiles se salvarán 
durante este período.  Satanás influirá al anti-Cristo al 
guiar una rebelión general de los hombres contra Dios.  Cristo regresará para aplastar la 
rebelión en Armagedón, para amarrar a Satanás y para resucitar a los santos muertos.  
(Dan. 9:20, 24-27; Mt. 24, 25, Apoc. 6:16, 17; 14:7; 19, 20) 

 

b. El Milenio es la teocracia que durará mil años después del regreso de Cristo.  Con sabiduría 
y con justicia, El gobernará al mundo desde el trono de David.  Muchos efectos de la 
maldición del pecado serán quitados y el pueblo de Israel gozará del cumplimiento literal 

 Cada persona será resucitada, 

los justos para estar con Dios, los 

injustos para estar separados de Dios. 
 

 El Día de Cristo es el encuentro 

entre Cristo y Su Cuerpo, la Iglesia. 
 

 El Día de Señor es cuando 

Dios interrumpirá en la historia 

de Su pueblo Israel, con juicio y 

con un tiempo de cumplir Sus 

promesas. 
 



 

29 
 

Repaso de Teología 

de los convenios y del reino prometido.  Todos los que entran al principio serán salvos, 
pero algunos de sus descendientes no.  Satanás será puesto en libertad al final de los mil 
años y instigará su última rebelión contra Dios.  Sus ejércitos serán derrotados y él mismo 
será echado al lago de fuego.  (Apoc. 20; Is. 2, 4, 9, 11; Ez. 20; Amos 9) 

 
c. El juicio del Gran Trono Blanco ocurrirá después del milenio.  Todos los muertos 

inconversos aparecerán allí para ser juzgados de acuerdo con sus obras.  Aquellos cuyos 
nombres no aparecen en el libro de la vida serán lanzados al lago de fuego.  (Apoc. 20:11-
15; Mt. 10:28; Mc. 9:43, 48) 

 

3. El Día de Dios 
 

Será el estado eterno después de la creación de los nuevos cielos y la 
nueva tierra.  Allí la justicia morará y los redimidos gozarán de comunión 
con Dios y le servirán.  (2 P. 3:10-13; Apoc. 21, 22) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 El Día de Dios es la 

eternidad futura. 
 



 

30 
 

Repaso de Teología 

 

 

Dispensación Período Pasajes Pacto Cita 
 

Inocencia Creación - Caida Gén. 1:26-3:7 Edénico Gén. 1:26-31; 2:16,17 

Conciencia Caída-Diluvio Gén. 3:8-8:19 Adámico Gén. 3:16-19 

Gobierno Humano Diluvio-Babel Gén. 8:20-11:9 Noético Gén. 9:1-18 

Promesa Abram-Sinaí Gén. 11:10-Ex. 19:4 Abrahámico Gén. 12:1-4; 13:14-17; 
15:1-7; 17:1-8 

Ley Sinaí-la cruz,  
 
la tribulación 

Ex. 19:5-Juan 21.25 
 
Apoc. 4:19.19:21 

Mosaico Ex. 20:1-31:18 

Gracia Pentecostés- rapto Hch. 2:1-Apoc. 3:22 Abrahámico 
 
Nuevo 

Gén. 12:3 
 
Jer. 31:31-33 

Reino el Milenio Apoc. 20:1-15;  
21:9-22;5 

Abrahámico, 
Davídico, 
Palestino, 
Nuevo 

 
2 Sam. 7:4-16 
Dt. 30:1-10 
Jer. 31:31-33 

 
Edénico-  Gén. 1:26-31; 2:16-17.   Condicionado.  La vida y la bendición dependía de la obediencia de Adán.  
Era responsable para sojuzgar la tierra, cuidar del huerto y no comer del árbol del conocimiento del bien y 
del mal.  Como consecuencia del fracaso, Adán y Eva llegaron a ser pecadores al morir espiritualmente y 
luego murieron físicamente. 
 
Adámico- Gén. 3:16-19.  No condicionado. Promete el Redentor y da detalles de las condiciones de vida 
como consecuencia del pecado. 
 
Noético- Gén. 9:1-9. No condicionado.  Promete no destruir al mundo por medio de un diluvio universal. 
Establece el principio de gobierno humano y permite ampliar la dieta a carnes. Delineación del desarrollo 
de tres grupos descendientes de los hijos de Noé. 
 
Abrahámico- Gén. 12:1-4; 13:14-17; 15:1-7; 17:1-8)  No condicionado. Promesas personales a Abraham de 
bendición de descendencia y un nombre grande.  Promete una gran nación, heredera de la tierra. Promesa 
de bendición al mundo entero por su descendiente Cristo.    
 
Mosaico- Ex. 20:1-31:18.  Condicionado. Reglas que gobernaban la relación entre Dios y Su pueblo escogido 
Israel.  La obediencia traería bendición, la desobediencia resultaría en disciplina.  
 
Palestino- Dt. 30:1-10.   no condicionado; con elementos condicionados.  Promete a Abraham que su 
descendencia poseería la tierra (Gén. 12:7).  La posesión temporal dependía de la obediencia; la 
desobediencia resultaría en el destierro. Contempla la dispersión y la restauración de Israel y el juicio sobre 
los enemigos. 
 
Davídico- 2 Sam. 7:4-16; 1 Cr. 17:3-15.  no condicionado.  Le promete un linaje real sin fin, un reino y trono. 
 
Nuevo- Jer. 31:31-33.  no condicionado. A base de la muerte de Cristo (Mt. 26:28), el nuevo pacto promete 
una nueva relación íntima y personalizada con Dios por Su Espíritu. 

Apéndice #1 


